## اسلامی نقطہ نظرسے جدیداسلامی تدن کے تحقق میں انسانی علوم کا کردار

# The Role of Humanities in Realization of Modern Islamic Civilization from the Perspective of Islam

## Open Access Journal *Qtly. Noor-e-Marfat*

eISSN: 2710-3463 pISSN: 2221-1659

www.nooremarfat.com

**Note**: All Copy Rights are Preserved.

#### Sved Ali Rehber Jafri

B.S. Education, Faculty of social sciences and humanities, Al Mustafa International University, Qom, Iran.

E-mail: syedrehberjaffri@gmail.com

#### **Abstract:**

Humanities guide any society by shaping its social structure and deeply influencing the rise and fall of its culture and civilization. In fact, humanities form the foundation and soul of all other sciences and significantly contribute to the intellectual and civilizational development of society. These sciences do not emerge in a vacuum but are based on a specific worldview and a particular intellectual and epistemological understanding of humanity.

If humanities are founded on ideas like secularism or humanism, the society will reflect those ideologies. Conversely, if these sciences are developed based on the Islamic worldview and Islamic anthropology, they will pave the way for the establishment and advancement of Islamic civilization.

The paper examines the Islamic foundations of human sciences and their role in shaping a modern Islamic civilization. It focuses on identifying the intellectual and practical steps needed to reconstruct human sciences on Islamic principles and how these steps can guide the development of a contemporary Islamic civilization. According to this research, humanities derived from Islamic teachings play a key role in

the formation of modern Islamic civilization.

**Keywords:** Humanities, Islamic Teachings, Modern Islamic Civilization, Philosophical Foundations.

#### خلاصه

انسانی علوم (Humanities) کسی بھی معاشرے میں رہنمائی کافریضہ سرانجام دیتے ہیں، کیونکہ یہ علوم نہ صرف معاشرتی ڈھانچے کی سمت متعین کرتے ہیں بلکہ تہذیب و تدن کے عروج وزوال پر بھی گہرے اثرات مرتب کرتے ہیں۔ حقیقت یہ ہے کہ انسانی علوم تمام دیگر علوم کی بنیاد اور روح کی حیثیت رکھتے ہیں، اور ان کا معاشرے کے فکری و تدنی ارتقاء میں نمایاں کردار ہوتا ہے۔ یہ علوم کسی خلا میں جنم نہیں لیتے، بلکہ ان کی بنیاد ایک مخصوص تصور کا ئنات اور انسان کے بارے میں ایک خاص فکر اور تصور پر استوار ہوتی ہے۔

اگرانسانی علوم کی بنیاد سیکولرزم یا انسان پرستی (Humanism) جیسے نظریات پررکھی جائے تو وہ معاشرہ انہی افکار کا عکاس ہو گا۔ اس کے برخلاف اگر ان علوم کی تشکیل اسلامی تصورِ کا نئات اور اسلامی تصورِ انسان پر کی جائے تواس کے نتیج میں اسلامی ترن کے قیام اور ارتقاء کی راہ ہموار ہو گی۔ زیر نظر مقالے میں انسانی علوم کے اسلامی مبادی کو واضح کرنے کی کوشش کی گئ ہے، نیز جدید اسلامی تدن میں ان علوم کے کردار کا تجزیہ پیش کیا گیا ہے۔ اس مقالے میں انسانی علوم کی اسلامی بنیادوں اور جدید اسلامی تہذیب کی تشکیل میں ان کے کردار کا جائزہ لیا گیا ہے۔ مقالے کا محوریہ ہے کہ انسانی علوم کو اسلامی بنیادوں پر استوار کرنے کے لیے کون سے علمی اور عملی اقدامات منی نیزیہ افسانی علوم کی جانب لے جانے کا سبب بن سکتے ہیں۔ اس مقالہ ضروری ہیں نیزیہ اقدامات ہمیں کس طرح جدید اسلامی تدن کی جانب لے جانے کا سبب بن سکتے ہیں۔ اس مقالہ کے مطابق، حدید اسلامی تمدن کی تشکیل میں اسلامی انسانی علوم ایک کلیدی کردار ادا کرتے ہیں۔

کلی**دی الفاظ**: انسانی علوم، اسلامی انسانی علوم، جدید اسلامی تدن، فلسفی مبادی\_

#### مقدمه

علم، کسی بھی معاشر ہے کی فکری بنیاد اور تہذیبی ارتقاکا بنیادی ستون ہے۔ یہی وہ عضر ہے جو ایک قوم کے تشخص، ترقی اور ساجی استحکام میں کلیدی کر دار ادا کرتا ہے۔ علم کے ذریعے ایسے انسان تیار ہوتے ہیں جو معاشر ہے کی سمت متعین کرتے اور تدنی زندگی کے توازن کو بر قرار رکھتے ہیں۔ اس میں کوئی شک نہیں کہ علم اور تدن کا باہمی تعلق نہایت گراہے؛ معاشرتی اقدار، عدل کا قیام، اور فکری بیداری سب پچھ علم ہی کے ذریعے ممکن ہے۔ آج کی دنیامیں دو قتم کے متمدن معاشرے ہمارے سامنے ہیں:

ایک وہ مغربی معاشرہ جو خالص مادہ پرستی، الحاد اور سیکولر تصورِ انسان پر مبنی ہے، جہاں بظاہر ترقی تو نظر آتی ہے لیکن در حقیقت وہ اضطراب، بے سکونی اور روحانی خلاکا شکار ہے؛خود کشیوں کی بڑھتی شرح اور داخلی ٹوٹ کیھوٹ اس کی ناکامی کی علامت ہے۔

دوسری طرف ایک الیی اسلامی سوچ ہے جو ایک صالح اور بامقصد تدن کی تشکیل کی خواہاں ہے۔اییا تدن جو نہ صرف اسلامی فکر سے ہم آ ہنگ ہو بلکہ انسانی فطرت کی عکاسی بھی کرے۔

تدن کے اس فکری و عملی سفر میں انسانی علوم (Humanities) کو ایک خاص مقام حاصل ہے۔ یہی علوم کسی بھی معاشرے کے ساجی شعور کی آبیاری کرتے، اقدار کی تشکیل کرتے اور رہنمائی کے اصول فراہم کرتے ہیں۔ سوال ہیہ ہے کہ بیہ انسانی علوم کیا ہیں، اور وہ اسلامی تدن کے قیام میں کس طرح مؤثر کردارادا کر سکتے ہیں؟ یقیناً، جب ہمارا ہدف اسلامی تدن کا قیام ہو تو ہمیں ان ذرائع اور وسائل کا انتخاب بھی اسی مقصد کے مطابق کرنا ہوگا۔ اگر ہمارے وسائل خود مغربی یا غیر اسلامی فکر سے اخذ کیے گئے ہوں تو وہ ہمیں ہماری اصل منزل تک نہیں پہنچا سکتے۔ ایک اسلامی تدن کے لیے، ایسے انسانی علوم درکار ہیں جو اسلامی تصور کا نئات اور تصور انسان پر استوار ہوں تاکہ انسان اسینے مقصد تخلیق کی جانب رواں ہو سکے۔

#### سابقه مطالعات

یہ موضوع بہت سے اسلامی مفکرین کے منظور نظر رہا ہے۔ تاہم اس موضوع پر اردوزبان میں کام نہ ہونے کے برابر ہے البتہ عربی، فارسی اور انگریزی زبان میں اس موضوع پر ایک اچھی تعداد میں کتابیں اور مجلات شائع ہوئے ہیں۔ جن کاسہارا لیتے ہوئے اس مقالہ کو تالیف کیا گیا۔ ان میں سے کچھ اہم کتابیں اور مقلات ذبل میں ہیں:

- 1. احمد حسین شریفی کی کتاب مبانی علوم انسانی اسلامی، کتاب انتہائی جامع ابحاث کی حامل ہے جو تقریبا ۹ فسول پر مشتمل انسانی علوم کے اسلامی ہونے پر بات کرتی ہے۔
- 2. تدن اسلامی جس کتاب کی گرد آوری کرنے والے جناب محمد حسین علیجان زادہ ہیں۔ اس کتاب میں تدن اسلامی کے موضوع پر حضرت اللہ خامنہ ای کے بیان کی جمع آوری کی ہے۔ کتاب ۵ حصوں پر مشتمل ہے اور نہایت ظرافت سے گرد آوری کی گئے ہے۔
- 3. سید مہدی موسوی کی کتاب الگوھای کلان تولید علوم انسانی اسلامی در بستر انقلاب اسلای جو کلی مباحث کے ساتھ متفکرین اسلامی کی آراء کو بھی ضمن میں لئے ہوئے ہے۔
- 4. در آمدی بر علوم انسانی اسلامی در اندیشه ی حضرت آیت الله العظمیٰ خامنه ای، سید مهدی موسوی کی ایک شاندار کتاب جو انهون نے آیت لله خامنه ای کے بیانات کی روشی میں اسلامی انسانی علوم کو بیان کیا ہے جس میں ایک اہم بحث روش اجتہاد کو انسانی علوم کے اسلامی کرنے کی روش کے طور پر متعارف کروایا گیا ہے۔

- 5. محمد نبی زاده کا مبانی فلسفی و جایگاه علوم انسانی در تهدن نوین اسلامی نامی مقاله جو مجلّه اندیشه تهدنی اسلام نے شاکع کیا۔ جس میں مصنف محترم نے اسلامی تهدن تک رسائی کا واحد راسته انسانی علوم کی اسلامیزیشن کو قرار دیا ہے۔
- 6. مهدی ابوطالبی کا مقاله نقش علوم انسانی اسلامی در تدن نوین اسلامی از نگاه مقام معظم رهبری جو مجلّه تدن نوین اسلامی جلد ۲ میں شائع ہوا۔
- 7. بایسته های تحقق علوم انسانی متناسب با تدن نوین اسلامی عنوان مقاله جو علی رضا شیر زاد اور علی الهامی کی تصنیف ہے مجلّه فصلنامه تاریخ فرهنگ و تدن اسلامی دوره ۱۲شاره ۴۲ میں شائع ہوا۔

#### کلیات و مفہوم شناسی:

## 1. انسانی علوم (Humanities)

انسانی علوم کی تشکیل ایسے دور میں ہوئی جب قکری فضاپر سائنسی اور تجر بی علوم کا غلبہ تھا۔ تجربیت پند مفکرین، جیسے جان لاگ، جارج ہر کلے اور ڈیوڈ ہیوم نے انسانی فکر پر گہرے اثرات مرتب کیے، جبکہ عقلیت پر مبنی افکار، مثلًا ڈیکارٹ، اسپینوزااور کائٹ، اس ماحول میں نبتاً محدود نظراً تے ہیں۔ بیسویں صدی کے اوائل میں تجربیت پنندی اس حد تک غالب آچکی تھی کہ تجربہ ہی ہم علم اور حقیقت کا واحد معیار بن گیا تھا۔ چنانچہ ان ہی بنیادوں پر تھکیل پانے والے انسانی علوم بھی اس مخصوص تصور کا نئات، علمیات (Epistemology) اور تصور انسان سے تھکیل پانے والے انسانی علوم بھی اس مخصوص تصور کا نئات، علمیات (Epistemology) اور تصور انسان سے کا لئے کی متاثر تھے۔ تاہم، بیسویں صدی کے آغاز میں بعض مفکرین نے ان علوم کو خالص تجرباتی رجمان ہے بیا ہے کو شش کی، اور ان کے لیے ایک متوازن اور جامع روش متعارف کروائی۔ اس تحریک میں میکس و بیر، ہم بربرٹ مدار کیوز، اور یورگن ہابر ماس جیسے دانشوروں کا اہم کر دار تھا۔ لیکن اس کے باوجود، بیسویں صدی کے اختیام تک مدار کیوز، اور یورگن ہابر ماس جیسے دانشوروں کا اہم کر دار تھا۔ لیکن اس کے باوجود، بیسویں صدی کے اختیام تک جبربیت سے عبارت تھی۔ اسانی علوم کی جاتھ ہو۔ بعض نے انسانی علوم کی جاتھ ہیں جو ایک کوئی ایسی متفقہ تعریف ساخے نہیں آسکی جس پر تمام مکات نوان انسانی علوم پڑھائے جاتے ہیں جیسے نفسیات، معاشرتی علوم، تعلیمات، کلام، فلفہ، اخلاق، جامعات میں بعوان انسانی علوم پڑھائے جاتے ہیں جیسے نفسیات، معاشرتی علوم، تعلیمات، کلام، فلفہ، اخلاق، خصول میں تقسیم کیا ہے:

1. اجسامی علوم: وه علوم جن کا تعلق غیر جاندار ماده سے ہوتا ہے، جیسے طبیعیات (فنر کس)، کیمیا (کیمسٹری) وغیرہ۔

- 2. ح**یاتیاتی علوم:** ایسے علوم جو جاندار مادہ، مثلًا پودوں، جانوروں یا انسانی جسم کے حیاتی پہلوؤں سے متعلق ہوتے ہیں، جیسے حیاتیات، ناتیات اور حیوانیات۔
  - 3. انسانی علوم: وه علوم جن کا موضوع انسان کاشعور، فکر، رویه اور اس کی ساجی زندگی ہوتی ہے، جیسے اقتصاد،

سیاست، تاریخ، تعلیم، نفسیات اور ساجیات <sub>-</sub> <sup>3</sup>

لبحض مفکرین کے نزدیک انسانی علوم کی تعریف یوں کی جاتی ہے کہ یہ وہ علوم ہیں جو انسان کے اعمال کی توصیف (Prediction)، اور پیش گوئی (Interpretation)، اور پیش گوئی (Description) کرتے ہیں۔ اس کے ساتھ ساتھ یہ علوم انسانی افعال کو منظم (Organization) کرنے اور ان میں اصلاح یا بہتری (Reformation) لانے کا بھی فریضہ انجام دیتے ہیں۔ اس کے طرح رہبر انقلاب اسلامی، آیت اللہ سید علی خامنہ ای کے بیانات میں انسانی علوم کی کوئی مخصوص اصطلاحی تعریف تو موجود نہیں، تاہم انہوں نے علوم کی ایک جامع اور کلی تقسیم پیش کی ہے، جس میں علوم کو دوبنیادی اقسام میں تقسیم کیا گیا ہے:

- 1. انسانی علوم
- 2. مادىعلوم

اس تقسیم کے تحت مادی علوم کو مزید دو ذیلی اقسام میں تقسیم کیا گیا ہے:

- 1. بنیادی یا نظریاتی علوم: جیسے ریاضیات، طبیعیات، کیمیاوغیره-
- 2. اطلاقی علوم (Applied Sciences): وہ سائنسی شعبے جن میں بنیادی علوم کے نظریات کو عملی شکل دی جاتی ہے۔ مثلاً برقی مقاطیسیت جیسے بنیادی نظریے کی بنیاد پر موبائل فون جیسی ایجاد سامنے آئی، جو اطلاقی سائنس کا ایک مظہر ہے۔

البتہ آیت اللہ خامنہ ای کے بیانات سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ انسانی علوم محض توصیفی (Descriptive) یا تشریکی (Interpretive) بیانات کا مجموعہ نہیں ہیں، بلکہ ان میں تجویزی (Normative) اور تلقینی تشریکی (Prescriptive) پہلو بھی شامل ہیں۔ یعنی یہ علوم معاشرتی اقدار و ضوابط کا تعین کرتے ہیں اور معاشرے کی ترقی ور ہنمائی کے لیے نہایت موثر ثابت ہوتے ہیں۔ انسانی علوم کی ماہیت تجویزی اور معیاری نوعیت کی عامل ہے، جو معاشرتی اہداف کی وضاحت کرتے ہوئے نہ صرف دنیا کے واقعات و مظاہر کی تشریح کرتے ہیں بلکہ ان کے وجود اور معاشرتی انہون کی تشمیر پر بھی گہرے اثرات مرت کرتے ہیں۔ 5

#### 2. اسلامی انسانی علوم

اسلامی دنیامیں انسانی علوم کے حوالے سے دوبنیادی نقطہ ہائے نظر پائے جاتے ہیں۔ایک گروہ کا موقف ہے کہ علم ایک عالمگیر شے ہے جس میں اسلامی وغیر اسلامی یا مشرقی و مغربی کی کوئی تقسیم نہیں ہوتی۔ دوسرا گروہ اس سے اختلاف کرتے ہوئے موجودہ انسانی علوم کو تقلیدی اور غیر موثر قرار دیتا ہے، جس کے نتیج میں معاشرتی مسائل پیدا ہور ہے ہیں۔ پس ہمیں چاہئے کہ ان علوم کو اپنے لئے موثر بنائیں۔اس بناپر ہمارے پاس چار فتم کے نظریات سامنے آتے ہیں۔ <sup>6</sup>

### پىلى نظر: انسانى علوم مىں تبديلى

یہ ایک مبہم تصور ہے، اور مختلف افراد اسے مختلف انداز میں سمجھتے ہیں۔ تاہم، اس نظریے کی خصوصیات ذیل میں ہیں : ہیں :

- موجودہ انسانی علوم ہماری ضرور توں کے مطابق فائدہ مند نہیں ہیں۔
  - پیماند گی کاسب ہیں۔
- تبدیلی کا کم از کم مطلب میہ ہے کہ ہمیں ان علوم میں نئی معلومات کا اضافہ کرنا چاہیے اور موجودہ نظریات سے آگاہی حاصل کرنی چاہیے۔

### دوسری نظر: انسانی علوم کو اینے نظام فکری کے مطابق ڈھالنا

اس نظریے کے مطابق:

- مغرب میں رائج انسانی علوم ہمارے معاشرے کے لیے کار آمد نہیں۔
- مغربی انسان کے اعمال ہمارے انسانوں سے مختلف ہیں، للذاوہی انسانی علوم یہاں مؤثر نہیں ہو سکتے۔
- ہمیں اپنے ملک، قوم، اور معاشرے کی ضروریات کے مطابق انسانی علوم تخلیق (Develop) کرنے چاہیں۔
   اس نظر نے کی بنیاد یہ مفروضے ہیں:
  - 1. رائج انسانی علوم کے مفاہیم عالمی سطح پر انسان کی فطرت کو مد نظر رکھتے ہوئے نہیں بنائے گئے۔
- 2. ہم صرف ان علوم کو نقر نہیں کر رہے، بلکہ سوال یہ ہے کہ ہمارے لیے غیر مفید علوم پر اتنی سرمایہ کاری کے وی ہورہی ہے؟
  - 3. ہمیں ایسے علوم پر خرچ کرنا جا ہے جو ہماری ترقی کا ذریعہ بنیں۔

#### تيسري نظر: انساني علوم كواسلامي بنانا

انسانی علوم کو اسلامی کرنا یا اسلامی سازی علوم انسانی ایک ایسی اصطلاح ہے جو مسلمان مفکرین جدید علوم کو سامنے رکھتے ہوئے بیان کرتے ہیں۔ یہ اصطلاح دوالگ معنی رکھتی ہے۔

- معنی میں بیہ دوسری نظر کے مساوی ہے۔ اس توجہ کے ساتھ کہ ہمارا معاشرہ ایک اسلامی معاشرہ ہے اور ہم مسلمان ہیں۔ اس بنایر بیہ انسانی علوم اسلامی ہونے جائیں۔
- 2. ہمارا وظیفہ بیہ ہے کہ ہم ان علوم کو اسلام کے ساجی اقدار کے مطابق تخلیق کریں (اس کی آگے بات کریں گے) اس اصطلاح میں انسانی علوم کا اسلامی ہونا اسلامی انسانی علوم کے مساوی ہے کہ ادبیات عرب میں اس کے لئے دواصطاح بیان ہوئی ہیں۔الف) اسلمة للعلوم یا معرفت کو اسلامی کرنا۔ السوجیه الاسلامی للعلوم لیعنی اسلام کی نظر ان علوم کے حوالے سے کیا ہے، بیان کرنا۔

#### چوتھی نظر: اسلامی انسانی علوم

اسلامی انسانی علوم ایک مخصوص قتم کا (Epistemological Model) ہے۔ یہ نظر مدعی ہے کہ یہ دوسرے تمام نظریات سے بہتر، صحیح اور کارآمد نظر ہے۔ آس نظر سے مرادیہ ہے کہ انسانی علوم اس وقت اسلام کی صفت سے متصف ہو سکتے ہیں جب کہ یہ علوم، اسلام کے اصول و مبادی کے ساتھ سازگار ہوں۔ یعنی نفسیات، عمرانیات وغیرہ کو اس وقت اسلامی کہا جائے گا جب ان علوم کے مبادی ہستی شناسی (وجودیات، Ontology)، معرفت شناسی (علمیات، Axiology)، انسان شناختی، ارزش شناختی (علم الاقدار، Axiology) اور روش شناسی (Methodology) تمام اسلام کے مورد قبول ہوں۔ 8

اسلامی انسانی علوم پر آیت الله خامنه ای کی نظر: آیت الله خامنه ای کے بیانات اور آثار کے مجموعے میں "اسلامی انسانی علوم پر آیت الله خامنه ای کے بیانات اور آثار کے مجموعے میں "اسلامی سازی علوم انسانی علوم کو اسلامی بنانا" جیسے جملے صراحت کے ساتھ استعال نہیں ہوتے۔ بلکہ وہ اس موضوع کو ایک زیادہ دقیق اور درست تعبیر کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔ ان کے مطابق "انسانی علوم کو اسلامی کرنے "کے بجائے "انسان اور انسانی علوم میں اسلامی تفکر کرنا" یعنی انسان سے متعلق مسائل اور انسانی علوم کے مارے میں اسلامی زاویۂ فکر سے غور و فکر کرنازیادہ مناسب ہے۔ <sup>9</sup>

ان کے اس مؤقف سے یہ واضح ہوتا ہے کہ انسانی علوم کو بغیر تنقید یا تحقیق کے صرف اخذ کر نااور پھر ان پر پچھ اصلاحی نوٹس لگا دینا، کافی نہیں ہے۔ بلکہ ان کے مطابق انسانی علوم کی تدوین اسلامی بنیادوں پر ہونی چاہیے، یعنی الیسے بنیادی نظریات اور اصولوں پر جو مغربی افکار سے جدااور اسلامی فکر و تصورِ کا ئنات سے ہم آ ہنگ ہوں۔

آیت الله خامنه ای این ایک بیان میں صراحت سے فرماتے ہیں:

"مغرب کے دیئے ہوئے انسانی علوم پر صرف حاشیہ لگانے سے کہ یہاں غلطی ہے، یہاں درستی ہے۔ اسلامی انسانی علوم تشکیل نہیں پاتے۔"<sup>10</sup>

نیز وہ تاکید کرتے ہیں کہ:

"ضروری ہے کہ پوری سنجید گی کے ساتھ کوشش کی جائے کہ انسانی علوم کی بنیاد اسلامی فکر، اسلامی زاویئہ نگاہ اور اسلامی تصورِ کا نئات پررکھی جائے اور ان علوم کو اسی اساس پر نئے سرے سے مرتب کیا جائے۔" 11 مید موقف ظاہر کرتا ہے کہ اسلامی معاشر ہے کی تشکیل اور سعادت کی جانب پیش قدمی کے لیے موجودہ مغربی ماڈلز کی اصلاح کافی نہیں، بلکہ ایک مکمل متبادل نظام فکر کی ضرورت ہے، جو اسلامی تعلیمات پر مبنی ہو اور انسانی فلاح کا تصور وحی کے معیار کے مطابق پیش کرے۔

#### تدن کیاہے؟

الف) تدن کا لغوی معنی: "تدن" عربی زبان کا لفظ ہے جو باب تقعل کا مصدر ہے۔ لغوی اعتبار سے اس کا مادہ مدن ہے، جس کا معنی "کسی جگہ رہائش اختیار کرنا" ہے۔ اسی وجہ سے "مدینہ" کو شہر کہا جاتا ہے کیونکہ اس میں لوگ سکونت پذیر ہوتے ہیں۔ ابن مدینی آئی العالم بامرها (ابن منظور) 12 یا ویقال للہ جل العالم بالأمر (هو) وابن مَدِینَة أی العالم بامرها. 13 (فراہیدی) یعنی ایک آدمی کو شہر کا بیٹا اس وقت کہا جاتا ہے جب اس کو اس شہر کے بارے میں علم ہو۔ جب "مدن" کا مادہ باب تفعل میں آتا ہے تو یہ اثر پذیری اور مطاوعت کے معنی دیتا ہے، یعنی شہر سینی یا شہری اخلاق و کردار اپنانا، اور جہالت و سخت مزاجی سے نکل کر انس و معرفت کی حالت میں داخل ہونا۔ لغوی اعتبار سے، تدن کے معنی ہیں:

- جہالت سے نجات یا کرانسانی آ داب ور سوم اپنانا
  - ترقی وارتقاء کی راه پر گامزن ہو نا

یہ لفظ اپنے مجازی استعال میں "تربیت" اور "اوب" کے معنوں میں بھی استعال ہوتا ہے۔ <sup>14</sup>لہذاار دو زبان میں تدن کے معنی تہذیب، شاکستگی، طرز معاشرت بیان کیے جاتے ہیں <sup>15</sup> جب کہ انگریزی میں اس کا ترجمہ Civilization کیا گیا ہے۔ <sup>16</sup>

**ب) تدن کا اصطلاحی معنی**: ول ڈیورانٹ کے مطابق تدن ایک ایسا سماجی نظم ہے جو ثقافتی تخلیق کو فروغ دیتا ہے۔ اس کے چار بنیادی عناصر ہیں:

- 1. اقتصادی انتظام
  - 2. سياسي تنظيم
- 3. اخلاقی روایات
- 4. علم و فنون کی جشتجو

تدن کی ابتداوہاں سے ہوتی ہے جہاں انتشار اور بے امنی ختم ہو جاتی ہے، کیونکہ جب خوف پر قابو پالیا جاتا ہے تو انسان کی جبتو اور تخلیقی قوتیں آزاد ہو جاتی ہیں، اور وہ فطری طور پر زندگی کی سمجھ بوجھ اور اس کی خوبصورتی کے اظہار کی طرف بڑھنے لگتا ہے۔<sup>17</sup>

ہنری لوکاس کے مطابق تمدن ایک باہم مُندھی ہوئی حقیقت ہے جو تمام ساجی، اقتصادی، سیاسی، فکری اور ثقافتی مسائل کے ساتھ ساتھ فن وادب، تفریخ، علم، ایجادات، فلسفہ اور مذہب جیسے پہلوؤں کو بھی اپنے دائرے میں شامل کرتا ہے۔ <sup>18</sup> اس بناپر، لوکاس کے نظریے کے مطابق تمدن ایک جامع ساجی نظام ہے جس کے اندر مختلف ذیلی نظام (sub-systems) موجود ہوتے ہیں، جیسے کہ سیاسی نظام، اقتصادی نظام، اور تعلیمی و تربیتی نظام وغیرہ۔ یہ تمام ذیلی نظام مل کرتدن کی کلی ساخت تشکیل دیتے ہیں۔ آیت اللہ جوادی آملی (دامت توفیقاته) کے خرد کے تمدن کے دو معنی ہیں:

الف: تدن سے مراد ساجی طور پر زندگی گزار نا ہے، کیونکہ خداوندِ متعال نے انسان کی ساخت اس طرح بنائی ہے کہ وہ اپنی ضروریات یوری کرنے کے لیے دوسروں کے ساتھ زندگی گزار نے پر مجبور ہے۔

ب: تدن کا دوسرا معنی حق پر مبنی ہو نا اور ساجی عدالت کا حامل ہو نا ہے، جو انسان کی فطرت کا تقاضا ہے، نہ کہ صرف اس کی طبیعت کا۔

وہ اس کی وضاحت میں فرماتے ہیں: "انسان فطر تاً مہذب، خدا شناس، ساجی انصاف کا خواہاں، اور اپنے ہمنوعوں کی مدد کرنے والا ہے۔"<sup>19</sup>

ر ہبر معظم آیت اللہ خامنہ ای کے مطابق: تدن ایک فضائی مانند ہے کہ انسان اس فضامیں معنوی اور مادی لحاظ سے رشد کرتا ہے اور اپنے ہدف تک پہنچتا ہے کہ جس ہدف کے لئے خدامتعال نے اس کو خلق فرمایا ہے۔ <sup>20</sup> اپنی ایک تقریر میں یوں بیان فرماتے ہیں: ایک متمدن معاشرہ، وہ ہے جس معاشرہ میں خدا کی حکومت ہو، اس معاشرے کے قوانین خدائی ہوں، حدود اللی اس معاشرے میں لاگو ہوں، کسی کا عزل یا نصب خدا کرے اور اس معاشرے میں ساکا حاکم فقط خدا ہو۔ <sup>21</sup>

#### جدیداسلامی تدن سے کیامراد ہے

آیت اللہ خامنہ ای کے مطابق جدید اسلامی تدن کا بنیادی تصور پیشرفت ہے۔ پیشرفت سے مراد الیمسلسل اور ہمہ گیرتر تی ہے جو کبھی رکے نہیں بلکہ آگے بڑھتی رہے اور جس میں ارتقاء کا عضر موجود ہو، کیونکہ انسانی صلاحیتیں لامحدود ہیں۔ سوال میہ ہے کہ: یہ ترقی کس سمت ہو؟ اس کا جواب ہے کہ یہ ترقی زندگی کے تمام پہلوؤں میں ہو مادی، معنوی، اخلاقی اور علمی لینی انسان کی مجموعی زندگی کا احاطہ کرے۔ یہ صرف ظاہری اور مادی شعبوں تک محدود نہ ہو جیسا کہ مغربی ترقی میں دیکھا جاتا ہے، بلکہ اس میں معاشرت، اخلاقیات اور

روحانیت کے تمام پہلوشامل ہوں۔ یہی ہمہ گیر اور متوازن ترقی جدید اسلامی تدن کی اصل روح ہے۔ اس جدید اسلامی تدن کے دواہم جھے ہیں۔

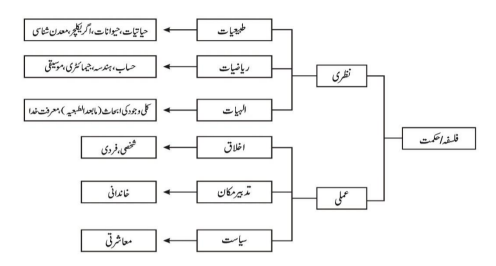
- آله جاتی (ابزاری) حصه
  - 2. حقیقی (بنیادی) حصه
- 1. آلہ جاتی حصہ میں وہ تمام وسائل اور ذرائع شامل ہیں جو کسی قوم یا ملک کی ترقی کے لیے ضروری سمجھے جاتے ہیں، جیسے علم و دانش، سائنسی تحقیقات، صنعت، سیاست، معیشت اور بین الا قوامی تعلقات۔ یہ تمام عناصر بذاتِ خود مقصد نہیں بلکہ تمدن کے حقیقی جھے تک رسائی کا ذریعہ ہیں۔
- 2. حقیقی یابنیادی حصہ وہ ہے جو زندگی کی اصل روح اور طرز زندگی کو تشکیل دیتا ہے۔ اس میں خاندانی نظام، شادی بیاہ کے طریقے، رہائش کے انداز، کھانے پینے کی عادات، تفریحات، زبان ورسم الخط، دوسروں کے ساتھ تعلقات، صفائی سھرائی اور وہ تمام پہلوشامل ہیں جو روز مرہ زندگی کی پیچان بنتے ہیں۔ یہی حقیقی حصہ دراصل ایک تمدن کا قلب و جگر ہے، جس کے بغیر محض مادی ترقی ایک کھو کھلاڈھانچہ بن جاتی ہے۔ 22 آیت اللہ خامنہ ای اس وضاحت کے لیے ایک با معنی تشبیہ دیتے ہیں کہ آلہ جاتی حصہ کو تمدن کا "ہارڈ ویئر" اور حقیقی حصہ کو سافٹ ویئر" کہا جاسکتا ہے۔ 23

### انساني علوم اور ترن كالتعلق

مسلم مفکرین نے انسانی علوم کے میدان میں نمایاں خدمات انجام دی ہیں، جونہ صرف علمی تاریخ میں اہم مقام رکھتی ہیں بلکہ جدید انسانی علوم کی بنیاد بھی فراہم کرتی ہیں۔ انہوں نے اسلامی معارف اور غیر اسلامی علمی ذخائر (یونان، ایران، ہندوستان) کو کیجا کرکے اسلامی تناظر میں نئے علوم کی بنیادر کھی۔

حکماءِ اسلام جیسے کندی اور فارابی نے "انسانی علوم" کو علوم کی درجہ بندی میں شامل کیا اور اسے اسلامی فلفے اور علیت علیت کے مطابق نئی شکل دی۔ مسلم دانشور محض ترجمہ تک محدود نہ رہے بلکہ غیر اسلامی علوم کو اسلامی عقلیات اور نقلیات کی روشنی میں تنقیدی طور پر اصلاح کیا، یونانی فلفے، ایرانی اخلاقیات اور ہندوستانی ریاضی کو اسلامی اصولوں کے مطابق ڈھالا۔ ان کی علمی خدمات آج بھی جدید انسانی علوم کی بنیاد ہیں۔ 24؛ جیسے فارابی کا "مدینہ فاضلہ" سیاسی فلفے پر اثر رکھتا ہے اور ابن خلدون کی "عمرانیات" جدید ساجی علوم کی اساس ہیں۔

مسلم مفکرین کی بیہ علمی روایت نہ صرف ماضی کا احاطہ کرتی ہے بلکہ موجودہ دور میں جب ہم جدید اسلامی تمدن کی تشکیل نو کی بات کرتے ہیں، توانہی بنیادوں سے استفادہ کرنا وقت کی اہم ضرورت ہے۔ انسانی علوم کی اسلامی تشکیل جدید در حقیقت اسی عظیم علمی ورثے کی معاصر شکلیں ہیں جو ہمیں ایک متوازن اور فطری معاشر تی نظام کی جانب رہنمائی فراہم کر سکتی ہیں۔ملاحظہ ہو ارسطوکے مطابق فلسفہ/حکمت کی تقسیم <sup>25</sup>:



البتہ یہ جاننا جائے کہ خاندان اور فرد دونوں معاشرے کاجز لایفک ہے توجوعلوم معاشرے کے لئے ہیں ان کا تعلق فرد اور خاندان ہے بھی ہوگا۔

انسانی علوم کی نوعیت اور دائرہ کار کو بہتر طور پر سبھنے کے لیے بنیادی فلسفیانہ مباحث کا مطالعہ نا گزیر ہے۔ اسلامی فلسفہ کی رو سے فلسفہ اولی (اللہیات) تمام علوم میں اعلیٰ مقام رکھتا ہے، جس کے مباحث میں وجودیات (ہستی شناسی)، نصورِ انسان اور علمیات شامل ہیں۔ یہی وہ بنیادی علمی ستون ہیں جن پر دیگر تمام علوم کی عمارت قائم کی جاتی ہے۔

جب فلسفہ اولی میں انسان کی ہستی، اس کے مراتب وجودی لیعنی آگاہی، ارادہ، اور مقصد کو ٹابت کر دیا جاتا ہے، تو اس کے بعد "حکمت عملی" یا "انسانی علوم" کی تشکیل کا مرحلہ آتا ہے۔ بالکل اسی طرح جیسے انسانی جسم کی حقیقت واضح ہو جانے کے بعد علم طب کی ضرورت پیش آتی ہے۔

یہاں ایک اہم سوال جنم لیتا ہے کہ کیا علم طب کو بھی انسانی علوم میں شار کیا جائے گا؟

اس کا جواب میہ ہے کہ انسانی علوم صرف انہی افعال سے متعلق ہوتے ہیں جو انسان کے ارادہ واختیار کے تحت انجام پاتے ہیں، جبکہ طب کا تعلق ان افعال سے ہے جو غیر ارادی (involuntary) ہوتے ہیں۔ <sup>26</sup> فارانی کے فارانی کے بین، جبکہ طب کا تعلق ان افعال سے ہے جو غیر ارادی (نسان کے ارادی افعال اور ان افعال کے پیچھے فلسفیانہ نظام میں انسانی علوم جنہیں وہ "علم مدنی" کہتے ہیں، کا مرکز انسان کے ارادی افعال اور ان افعال کے پیچھے کار فرمااخلاقی ملکات ہیں۔ ہر ارادی فعل کسی نہ کسی مقصد کے تحت انجام پاتا ہے، اور انسانی علوم انہی مقاصد اور

ان کے اثرات جو انفرادی، ساجی اور عالمی سطح پر مرتب ہوتے ہیں کا تجزید کرتے ہیں۔ 27 حکیم ابو نصر فارابی ان علوم کے مباحث کو دو حصوں میں تقسیم کرتے ہیں :



یہ بات بخوبی واضح ہوتی ہے کہ فارا بی اور دیگر مسلم مفکرین کی نظر میں انسانی علوم کادائرہ محض موجودہ سابی صور تحال کی توضیح یا تجوبیہ تک محدود نہیں، بلکہ ان کا ایک اہم فریضہ یہ بھی ہے کہ وہ اس مثالی معاشرے کی خصوصیات پر روشنی ڈالیں جس کی انسان آرزور کھتا ہے۔ مزید برآں، ان علوم کی ذمہ داری ہے کہ وہ ایسے عملی خطوط فراہم کریں جن کی بنیاد پر معاشرے میں مثبت تبدیلی، اصلاح اور انسانی سعادت کی جانب پیش رفت ممکن ہو۔<sup>28</sup>

البتہ یہ نکتہ قابلِ توجہ ہے کہ ان علوم کی تجویزات اور تشریحات، ہر معاشر ہے میں موجود تصور انسان اور تصور سعادت پر منحصر ہوتی ہیں۔ یعنی کوئی بھی معاشرہ انسان کی معرفت اور خوشبختی کے جو پیانے مقرر کرتا ہے، وہی پیانے انسانی علوم کے دائرہ کار اور اہداف کو متعین کرتے ہیں۔ للذا اگر ہم ایک اسلامی معاشر ہے کی تشکیل کے خواہاں ہیں۔ ایک ایساالہی معاشرہ جہاں ساجی عدل، معنویت اور روحانی ارتقاء کا غلبہ ہو تو لازم ہے کہ ہم ان علوم کا سہارالیں جو ہمیں اس مقصد کی جانب رہنمائی فراہم کریں۔ وہ علوم جو ہمیں اسلامی تدن کے حقیقی تصور تک پہنچا سکور۔ دوسرے الفاظ میں، جب تک ہم انسانی علوم کو اسلامی تعلیمات، اصولوں اور مقاصد کے مطابق استوار نہیں کرتے، اُس مطلوبہ جدید اسلامی تدن تک رسائی ممکن نہیں۔ 29

اب ہم دیکھتے ہیں کہ وہ کون سے فلسفی مبادی ہیں جن پر انسانی علوم کو استوار ہو نا چاہیئے تاکہ وہ اسلام کے مطابق بن سکیں نیز ذیل میں ان مبادی پر مغربی اور اسلامی نظر کا جائزہ بھی شامل ہے۔

## اسلامی انسانی علوم کی تدوین کے فلسفی مبادی

یہ بات مسلم ہے کہ انسانی علوم ہمیشہ اُن فکری اور فلسفی بنیادوں سے اثر لیتے ہیں جو کسی معاشر ہے میں غالب ہوں۔ قابلِ توجہ امریہ ہے کہ کسی بھی علم کے بنیادی اصول صرف اس کے موضوع، طریقۂ کاریا مسائل ہی پراثر انداز نہیں ہوتے، بلکہ اس کے مقصد اور غایت کی تعیین میں بھی کلیدی کردار ادا کرتے ہیں۔ کسی علم کے مبادی اس کی سمت اور رخ کو یکسر بدلنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ اگریہ مبادی دینی ہوں تو وہ علم بھی دینی شار ہوگا، اور اگر

یہ غیر دینی یا سیکولر بنیادوں پر قائم ہوں تووہ علم بھی اپنی ماہیت میں غیر دینی ہوگا۔

یہی نکتہ اس حقیقت کی بنیاد ہے کہ اگر ہم ایک جدید اسلامی تدن قائم کرنا چاہتے ہیں تو ہمیں ایسے علوم کی ضرورت ہے جن کے فلسفی و فکری مبادی اسلامی اصولوں پر استوار ہوں، تاکہ وہ ہمارے لیے حقیقی رہنمائی فراہم کرسکیں۔ اب ہم اس امر کا جائزہ لیس کے کہ وہ کون سی علمیات (Epistemology)، ہستی شناسی کرسکتی ہیں اور (Ontology) اور تصوّرِ انسان (Anthropology) ہے جو اسلامی انسانی علوم کی فکری بنیاد فراہم کر سکتی ہیں اور جدید اسلامی تدن کے قیام اور اس کے استحکام میں حقیقی طور پر کارآ مد ثابت ہوں:

#### 1. علميات (Epistemology)

اسلامی انسانی علوم کی تشکیل میں ایک بنیادی مبدا، نظریهٔ علم یا علمیات ہے، جو انسانوں کی آگاہی یعنی علم اور اس آگاہی کے صحیح یا غلط ہونے کے معیار سے بحث کرتا ہے۔ 30 عصرِ حاضر میں ہمارے سامنے دوبڑے فکری رجانات یائے جاتے ہیں:

- 1) ديني نقطهُ نظر
- 2) سيكولر نقطهُ نظر

ان دونوں رجانات کے زیرِ اثر جو علم پیدا ہوتا ہے، اس کی ست اور بنیاد بھی انہی کے مطابق طے پاتی ہے۔ سیکولر فکر میں علم کی تخلیق اور اس کی سمت متعین کرنے والا صرف انسان کو مانا جاتا ہے، اور علم کے ماخذ بھی وہی ہوتے ہیں جو انسان اپنی صوابدید سے طے کرے۔ 31 مغربی فلنفے نے عقل کو فردی اور ساجی مسائل حل کرنے کا بنیادی وسیلہ مانا، لیکن رفتہ رفتہ علم کے دائرے کو مزید محدود کرتے ہوئے اسے صرف تجربے تک محصور کردیا۔ اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ جو چیز تجربے میں نہ آسکے، اسے حقیقت یا علم کا درجہ ہی نہ دیا جائے۔ 32 اس نقطہ نظر نے انسانی علوم کو حیاتیاتی اور طبیعی علوم کے مساوی سطح پر لا کھڑا کیا۔ معروف ماہرِ نفسیات ویلیم جیمز نے اپنی ایک کتاب میں یہاں تک کہا کہ نفسیات بھی محض ایک طبیعی علم ہے۔ 33

اس طرزِ فکر کاسب سے بڑامسکہ یہ ہے کہ اس میں وحی اور دیگر دینی معارف کو علم کے ذرائع سے پیمر خارج کر دیا گیا، کیونکہ یہ تجربہ گاہ میں پر کھے نہیں جا سکتے۔البتہ اسلامی نقطہ کظریہ نہیں کہ تجرباتی طریقہ کورد کر دیا جائے، بلکہ بداعتراض ہے کہ معرفت کے دائرے کو صرف اسی میں محدود نہ کیا جائے۔

اسلامی فکرکے مطابق معرفت حاصل کرنے کے چار بنیادی ذرائع ہیں:

- 1. وى (Revelation)
  - 2. عقل (Reason)

- 34(Sense perception) رمان .3
- 4. شهود (Intuition/Inner vision)

یمی چار ذرائع انسان کو دیگر حیوانات سے ممتاز کرتے ہیں۔ چنانچہ اسلامی انسانی علوم میں تجرباتی، عقلی اور نقلی تمام روشوں کو کیجا کرکے استعمال کیا جاسکتا ہے، تاکہ علم نہ صرف د نیاوی حقائق سے ہم آ ہنگ ہو بلکہ وحی اور الہی ہدایت سے بھی جڑار ہے۔

#### 2. وجود شناسی (Ontology)

وجود شنای ہستی کی حقیقت اور اس کی انواع کے بارے میں بحث کرتا ہے نیز کلی موجودات کے ایک دوسرے سے رابطہ کو بھی بیان کرتا ہے۔ 36 مغربی معاشر ول میں جب علم و معرفت کے ذرائع کو محض عقل اور پھر تجربے تک محدود کر دیا گیا، اور شاخت کا پیانہ صرف تجرباتی آلات کو مانا گیا، تو وقت گرر نے کے ساتھ فلسفی اور دینی وجود شنای کی جگہ تجربی وجود شنای نے لے لی۔ 37 اس محدود زاویہ نگاہ کے باعث، وجود کے بہت ہے بنیادی پہلو، جیسے تخلیق کا مقصد یا کا ئنات پر حاکم قوانین، ان کی نظر سے او جھل ہو گئے۔ اس کے نتیج میں انسانی علوم کی وہ بنیادی تشکیل پائیں جو سراسر سیکولر تصور کا ئنات پر قائم تھیں۔ محتب انسان پندی (Humanism) اس کا بنیادیں تشکیل پائیں جو سراسر سیکولر تصور کا ئنات پر قائم تھیں۔ محتب انسان پندی (ور اپنے مادی اہداف تک نمایان نمونہ ہے، جو ایک ایک دیواکہ وجود شنای میں کا ئنات کے قوانین اور اصول واضح اور مقرر ہیں، تا کہ انسان پخے سے ۔ اس کے بر عکس، دینی وجود شنای میں کا ئنات کے قوانین اور اصول واضح اور مقرر ہیں، تا کہ انسان سیلی خروریات کو معاشر تی دائرے میں رہ کر پورا کرے اور آخر کار بندگی الی کے حتی مقصد تک بینج کے۔ 38 اسلامی فکر میں وجود شای کے اصول و مقاصد انتہائی ابھیت رکھے ہیں۔ ان سے صرفِ نظر کر کے ایسے انسانی علوم تک نہیں ذبیل نہیں دیے جا سکتے جوجد ید اسلامی تی تدن کی بنیاد رکھ سکیں۔ مثال کے طور پر، اگر کسی انسان کا تصور کا ئنات یہ تو کہ دنیاد کہ اور رنج سے بالکل خالی ہے، تو لازی تنجہ یہ نکلے گا کہ وہ زندگی کو محض خواہشات اور لذتوں کی بھیل نہیں دیے جا سکتے جوجد ید اسلامی تعلیمات سے سراسر متصاد کے جہنچنے کے لیے وہ ہم جائز و ناجائز طریقہ اختیار کرنا تک محدود سمجھے گا۔ اس کا نفسیاتی اثر یہ ہوگا کہ اپنے مقاصد تک جہنچنے کے لیے وہ ہم جائز و ناجائز طریقہ اختیار کرنا

للذا، انسانی علوم کی تشکیل میں اسلامی وجو د شناسی کو بنیاد بنانا ضروری ہے، تاکہ وہ نہ صرف سچائی اور مقصدیت پر مبنی ہوں بلکہ جدید اسلامی تدن کے قیام میں عملی کر دار ادا کر سکیں۔

### 3. تصور انسان (Anthropology)

تصورِ انسان سے مراد انسان کی حقیقت، اوصاف اور تعریف کا مطالعہ ہے، جو انسانی علوم کی سمت اور مقصد طے کرتا ہے۔ مغربی تدن میں یہ تصور سیکولر فکر اور انسان پیندی (Humanism) پر مبنی ہے، جو انسان کو اپنی خواہشات کا مالک اور اپنی تقدیر کا خالق سمجھتی ہے۔ یہ نظریہ خدا اور وحی کی رہنمائی کورد کرتا ہے اور انسان کو دینی

حدود سے آزاد قرار دیتا ہے۔ اس کے برعکس، اسلامی تضورِ انسان انسان کو عبدِ خدا، خلیفة ُاللہ، اور اخلاقی و روحانی
کمال کا ذمہ دار مانتا ہے۔ یہی تصور اسلامی انسانی علوم اور اسلامی تمدن کی فکری بنیاد فراہم کرتا ہے۔ <sup>39</sup>اسلام کی نگاہ
میں انسان بے شک خلقت میں سب سے بلند ہے، مگر یہ برتزی انسانوں کی دوسرے انسانوں سے روابط میں نہیں
ہے بلکہ دوسری طرف ایک ایسی قدت ہے جو انسانوں سے برتز اور اس سے اعلی ہے، موجود ہے۔ دوسرے الفاظ
میں محور عالم اور خلفت انسان نہیں ہے بلکہ عالم کی محوریت ارادہ الی کو حاصل ہے اور انسان کے لئے ضرور ی ہے
کہ وہ اس کی اطاعت کرے۔ <sup>40</sup>

امام خمیلی کے نز دیک انسان ایک کثیر البُعد مخلوق ہے، جو نتین عوالم یا مراتب میں بیک وقت زند گی بسر کرتا ہے:

- 1. عالم غیب و عقل جہاں انسان کی عقل و فکر حقائق کو سجھنے اور کمال کی تلاش میں سر گرم رہتی ہے۔
- 2. عالم برزخ و مقام خیال جو انسان کے قلب، احساسات اور باطنی کیفیتوں کا مرکز ہے اور تنز کیہ و تربیت کا محتاج ہے۔
- 3. عالم دنیاو مقام ملک جہاں انسان کاظاہر ، اعمال اور مادی زندگی سے متعلق پہلو نمایاں ہوتے ہیں۔ ان کے مطابق انسان کی عقل فطری طور پر کمال پیند اور کمال کی مختاج ہے ، اس کا قلب تنز کیہ وتربیت کامختاج ہے ، اور اس کاظاہر عمل کامختاج ہے۔ انسیاء واولیاء کے دستورات کا مقصد یہی ہے کہ :
  - عقل كو حقيقى كمال تك يهنجا ما جائے،
  - قلب کو پاکیزہ اور الٰہی صفات سے مزین کیا جائے،
  - اوراعضا وجوارح كو صالح عمل ميں مشغول كيا جائے۔ 41

اس طرح انسان اپنی تمام تر جہات میں متوازن ترقی کرتا ہے اور الٰہی ارادے کے مطابق اپنے مقامِ بندگی کو حاصل کرتا ہے۔

آیت الله خامنه ای، حدیث « مَا عُبِدَ بِهِ الرَّحْهَنُ <sup>42</sup> » پر استناد کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ انسانی تربیت میں سب سے پہلا مرحلہ عقل ہے، اس کے بعد حکم (برد باری و تحل) اور پھر علم آتا ہے۔ رسولِ اکرم اللَّافِيلَةِ مِ کے فرمان: فتشعب من العقل الحلم و من الحلم العلم .. <sup>43</sup> کی روشنی میں وہ اس حقیقت پر زور دیتے ہیں کہ:

- سب سے پہلے عقل، حلم کو جنم دیتی ہے؛ یعنی انسان میں تخل، بر داشت اور بر دباری کی کیفیت پیدا کرتی ہے۔
  - جب حلم كى يه صفت مضبوط ہو جاتی ہے توبه علم كے حصول كے ليے زمينه فراہم كرتی ہے۔

پس آیت اللہ خامنہ ای کے مطابق علم کا مقام، حلم اور اخلاق کے بعد آتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلامی تربیت میں علمی ترق سے پہلے شخصی کردار، اخلاقی صفات اور ضبطِ نفس کی تربیت پر زور دیا جاتا ہے تاکہ علم، انسان کی کمال یافتہ

شخصیت کا حصه بن کے اور محض ایک مادی ہنر نہ رہ جائے۔44

اب اس تصور انسان کو مد نظر رکھتے ہوئے جو علوم تدوین ہوں گے وہ جدید اسلامی تدن کے تحقق کے لئے ہماری مدد کرسکیں گے۔

## انسانی اسلامی علوم اور جدید اسلامی تدن

علم، ہرترقی کا مقدمہ ہے۔اس حوالے سے آیت اللہ خامنہ ای فرماتے ہیں "ہمارے لئے ضروری ہے کہ ہم تمام علم، ہرترقی کا مقدمہ ہے۔اس حوالے سے آیت اللہ خامنہ ای فرماتے ہیں "ہمارے لئے ضروری ہونا چاہئے اور اس علم میں پیدائش علمی کو مد نظر رکھیں۔ممالک کے آپس کے علمی روابط برآمدی اور در آمدی ہونا چاہئے۔ اور اس میں تعادل و توازن کو بر قرار رکھنا چاہئے۔ علم کو حاصل کریں دوسروں سے لیں لیکن اس کے ساتھ ساتھ آپ بھی تخلیق کریں اور دوسروں کو بھی دیں "۔45

علمی رشد اور نظریہ سازی کا بنیادی تقاضایہ ہے کہ انسانی علوم کو اپنی مخصوص ثقافت اور جغرافیہ کے مطابق ڈھالا جائے، خاص طور پر وہ علوم جیسے عمرانیات، نفسیات، اقتصاد، مدیریت اور سیاسیات۔ یہ تمام علوم مادی اور فکری ترقی کے لیے نا گزیر ہیں، کیونکہ کسی بھی معاشرے کی سیاسی، انتظامی، اقتصادی اور ساجی حرکات براہ راست انسانی علوم کے ماہرین اور مفکرین کی نظریہ سازی پر منحصر ہوتی ہیں۔ 46

انسانی علوم ہی دیگر علم و دانش کی روح ہیں اور یہی علوم معاشر ہ کی سمت طے کرتے ہیں جب انسانی علوم غلط اور غیر دینی بنیاد پر قائم ہوںگے تو اس کالاز مہ بیہ ہوگا کہ ایک معاشر ہ کی حرکت منحرف سمت کی جانب ہو گی۔<sup>47</sup>

اس میں کوئی شک نہیں کہ موجودہ انسانی علوم کا اسلامی ثقافت اور فکر سے کوئی حقیقی تعلق نہیں، بلکہ بیہ مکل طور پر مغربی انسان، اس کی تہذیب اور طرزِ فکر کے مظہر ہیں۔ ان علوم کی ترویج اور تدریس سے جو بنیادی مسئلہ پیدا ہوتا ہے، اُسے حضرت آیت اللہ خامنہ ای نہایت واضح انداز میں بیان فرماتے ہیں:

یہ انسانی علوم اسلامی تصورِ کا ئنات کے منافی ہیں، کیونکہ ان کی بنیاد کسی غیر اسلامی تصورِ کا ئنات پر رکھی گئی ہے۔ جب ایسے علوم معاشر سے میں رائج ہوں گے تو انہی کے مطابق افراد تربیت پائیں گے۔ یہی تربیت یافتہ افراد آگے چل کر جامعات کے رئیس، اقتصادی وزراء، سیاسی رہنمااور ملکی سلامتی کے ذمہ داران بنیں گے۔ <sup>48</sup>

چنانچہ جب پورے نظام کی فکری بنیاد مغربی علوم پر قائم ہوگی، تو معاشرے کا نتیجہ اور سمت بھی لازماً غیر اسلامی اور
مغربی ہوگی۔ اور ان علوم کااثر صرف تمدن کے آلہ جاتی پہلو (جیسے ادارے، نظام، ساختیں وغیرہ) تک محدود نہیں
رہتا، بلکہ یہ تمدن کے حقیقی اور باطنی حصے یعنی طرز زندگی، سوچنے کے انداز، اقدار اور ترجیحات پر بھی گہر ااثر ڈالتے
ہیں۔ چنانچہ جب انسانی علوم کی بنیاد غیر اسلامی تصور کا ئنات پر ہو، توان کے اثرات لازماً انسان کے طرز زندگی اور
معاشرتی روح میں بھی سرایت کریں گے۔ لہذا حضرت کے بیان میں اس امر کو واضح کیا گیا ہے کہ تمدن اسلامی
بھی دوسرے تمدنوں کی طرح دوعناصر سے خالی نہیں ہے: 1، تخلیق فکر؛ اور 2۔ پرورش انسان۔

ان کے مطابق، اس سلسلے میں سب سے اہم کردار ان شخصیات کا ہے جو اسلامی فکر کی تخلیق اور ہدایت کاکام انجام دیتی ہیں، اور وہ افراد جن کی ذمہ داری انسانوں میں ایمان کی روح کو پروان چڑھانا ہے، لیعنی علماء۔ 49 تمدن کے آلہ جاتی حصہ کی دوسری مباحث جیسے سیاست، اقتصاد وغیرہ بلاواسطہ انسانی علوم سے مربوط ہیں۔ تمدن کا ایک نہایت اہم جزو صنعت یا کارخانہ ہے، اور اس کا انسانی علوم سے گہرا اور براہِ راست تعلق ہے۔ 50 اگر یہ علوم اسلام کے مبادی واصول پر استوار ہوں گے تو تمدنِ اسلامی کا حقیقی تحقق ممکن ہویائے گا۔

## طرززندگی میں انسانی علوم کا کردار

انسانی علوم کا کردار ترن کے اصلی اور حقیق حصہ میں بہت اہم ہے کیونکہ یہ طرز زندگی کی تشکیل اور اصلاح کے ضامن ہیں۔ اسلامی طرز زندگی کو مشحکم کرنے کے لیے ضروری ہے کہ ساج کے مختلف شعبہ جات جیسے خاندان، تعلیمی ادارے، سیاسی ادارے، بینک، فوج، اور سیکورٹی ادارے، نیز افراد کی ذاتی زندگی کے مسائل مثلاً بہننا، کھانا بینا، پڑھنا لکھنا، انسانی رویے اپنے اہل واعیال، ہمکاروں، ماتحوں، دوستوں اور دشمنوں کے ساتھ، وغیرہ کی گہری تحلیل انسانی علوم کے ذریعے کی جائے۔ مطالعات سے ثابت ہوتا ہے کہ معاشر تی تربیت اور افراد کی صلاحیتوں کافروغ، ان کی زندگی کے انتخاب میں درست رہنمائی فراہم کرتا ہے، جو کہ ایک متوازن اور اسلامی تدن قائم کرنے میں کلیدی کردار ادا کرتا ہے۔ <sup>5</sup> یاد رہے کہ یہ موضوع نہایت وسیع ہے کہ جس کو بیان کرنے کی بیاں گنحائش نہیں۔

## جدید اسلامی تدن کے تحقق میں اسلامی انسانی علوم کی عملی تا ثیر

ارشاد پر وردگار ہے: آیت قرآنی: إِنَّ اللّهَ لاَ یُغَیِّرُ مَا بِعَوْمِ حَتَّی یُغیِّرُواْ مَا بِاَنْفُسِهِمْ (11:13) یعی: "ب شک الله اس قوم کی حالت نہیں برلتاجو خود اپنی حالت نہیں برلتی۔ "اس آیہ کریمہ کی روشنی میں کسی بھی تمدن کی بنیاد رکھنا اور اس تمدن کو برباد کرنے، خود لوگوں اور قوموں کے ہاتھ میں ہے۔ اگر ہم جدید اسلامی تمدن کی طرف بڑھنا چاہیں اس کے لئے ضروری ہے کہ ہم سب سے پہلے انسانی علوم کو اسلامی بنیادوں پر استوار کریں۔ اِس مہم کے چند بنیادی طریقہ کار ہیں جن میں سب سے اہم یہ ہے کہ ہم اس کام کی فکری بنیادی فراہم کریں۔ کے چند بنیادی طریقہ کار ہیں جن میں سب سے اہم یہ ہے کہ ہم اس کام کی فکری بنیادی فراہم کریں۔ دراصل، انسان اور معاشرہ انسان کی تخلیق میں اہم کردار ادا کرتا ہے۔ ایک معاشرہ اسلامی تب ہوگاجب اس میں فکری طور پر اسلام غالب ہو اور مغربی نظام و تصورات سے آزاد ہو۔ انسانی علوم کی اسلامی حیثیت صرف جزوی فکری طور پر اسلام غالب ہو اور مغربی نظام و تصورات سے آزاد ہو۔ انسانی علوم کی اسلامی حیثیت صرف جزوی تحقیق یا کتابوں و مقالات سے نہیں آتی، بلکہ ضروری ہے کہ معاشرتی فضا اور عمومی سوچ کو اسلامی رنگ دیا جائے۔ اس مقصد کے لیے لوگوں کو مغربی ثقافت کے منفی اثرات سے آگاہ کیا جائے اور انہیں اسلامی معاشر ت و

تدن سے روشناس کرایا جائے۔<sup>52</sup>

یہ کام کانفرنسز کے انعقاد، اشتہارات کے ذریعے عوامی آگاہی، چھوٹے بڑے مباحثوں کے انعقاد، معاشرے کے نخبگان اور تعلیم یافتہ افراد کے در میان مسئلہ حل کرنے کے لیے مشاورت، تعلیمی اداروں میں مہمات چلانے، میڈیا کے ذریعے شعور بیدار کرنے، اور ہر فرد کی اپنی اپنی جگہ ان اقدامات کو عملی جامہ پہنانے سے ممکن ہو سکتا ہے۔ اگر معاشر تی فضایوں قائم ہو جائے تو پھر وہ معاشرہ علم کا پیاسا ہوگا، اور پھر اسلامی انسانی علوم کو رائج کرنا آسان ہو گاور جدید اسلامی تدن کا حصول ممکن ہوسکے گا۔ ان شاء اللہ۔

نتيج

اسلامی انسانی علوم کی بنیاد استوار کرنے کے لیے ضروری ہے کہ موجودہ مغربی تصورات اور ماڈلز سے مکل طور پر کنارہ کشی اختیار کی جائے اور ان علوم کو اسلام کے فلسفیانہ اصولوں اور مبادی پر مشحکم کیا جائے، جس کے نتیج میں ایک جامع اور پائیدار اسلامی تدن کا قیام ممکن ہو سکے گا۔ معاشرتی فضا، خصوصاً غالب مغربی پراڈائم، انسانی علوم کی سمت اور مفہوم کی تعیین میں مرکزی کردار اداکرتی ہے، اس لیے اس فضا کی تبدیلی اور اسلامی ثقافت کے فروغ پر کجر پور توجہ دی جائی چاہیں میں مسلمانوں کے در میان اتحاد و کھر پور توجہ دی جائی چاہیے۔ اس کے ساتھ ساتھ، جدید اسلامی تدن کی تشکیل میں مسلمانوں کے در میان اتحاد و اتفاق نہایت اہم ہے، جیسا کہ اسلامی تاریخ کے بڑے مفکرین اور معاصر علاء نے اس بات پر زور دیا ہے؛ یہ فریضہ تمام مسالک اور فرقوں سے بالاتر ہو کر ساجی فکری اور عملی کو شش کا متقاضی ہے۔ آخر میں، آیت اللہ خامنہ ای کے نظریات کی روشنی میں تدن کی تشکیل میں مؤثر طریق سے بروئے کار لانالاز می ہے تاکہ ایک متوازن، خوشحال اور معنویت سے بھر پور معاشرہ قائم کیا جاسکے۔

\*\*\*\*

#### References

<sup>1.</sup> Ahmad Hussain Sharifi, *Mabani Uloom E Insani Islami*, (Tehran, Antasharat Tuwsai Aftab, 1394 SH), 27-30.

احمد حسين شريفی، *مبانی علوم انسانی اسلامی*، (تهران، انتشارات آفتاب توسعه، 1394 ش)، 27-30-

<sup>2.</sup> Hussani & Ali pur, Paradim Ejtehadi Danesh Dini (Paad), (Qom, Pozuhishgh Howza wa Danishgah, 1389SH), 55.

حسینی و علی بور ، پارادایم اجتهاوی وانش و نیی ( باو ) ، ( قم ، پژوهشگاه حوزه و دانشگاه ، 1389 ش) ، 55-

3. Muhammad Taqi Misbah Yazdi, *Jaima Wa Tarikh Az Didegah E Quran*, (Tehran, Sazman Tablighat E Islami, 1372 SH), 16.

4. Ahmad Hussain Sharifi, Mabani Uloom E Insani Islami, 105.

5. Syed Mehdi Mosavi, *Dar Amadi Bar Uloom E Insani Dar Andishai Hazrat Ayatollah al uzma Khamenei*, (Tehran, Antasharat Inqalab E Islami, 1403SH), 255-258.

6. Ahmad Hussain Sharifi, Mabani Uloom E Insani Islami, 163-169.

7. Ibid, 169.

ايضاً، 169 ـ

8. Ibid.

الضاً۔

9. Syed Mehdi Mosavi, *Dar Amadi Bar Uloom E Insani Dar Andishai Hazrat Ayatollah al uzma Khamenei*, 381.

- د يدار با شوراي بررسي كتب علوم انساني بيدار با شوراي بررسي كتب علوم انساني
- 11. Syed Mehdi Mosavi, *Dar Amadi Bar Uloom E Insani Dar Andishai Hazrat Ayatollah al uzma Khamenei*, 380.

12. Abne Manzoor, Muhammad bin Mukarum, *Lisan ul Arab*, Vol. 13, (Beirut, Dar e Sadr, 1375 SH), 403.

13. Khalil bn Ahmad, Farahidi, *kitab-ul-Aan*, Vol. 8, (Beirut, Mussasa al-Aalami al-Mtbua, 1367SH), 53.

- 14 .https://dehkhoda.ut.ac.ir/fa/dictionary/%D8%AA%D9%85%D8%AF%D9%86%20
- 15. <a href="https://udb.gov.pk/result\_details.php?word=63256">https://udb.gov.pk/result\_details.php?word=63256</a>
- 16. https://dictionary.cambridge.org/dictionary/english-urdu/civilization

17. Will Durant, The Story of Civilization, (New York, Simon and Schuster, 1954), part 1 Our Oriental Heritage 1.

18. Ali Akhber, Wilayati, Farhang wa Tamdan Islami, (Qom, Nashr e Maref, 1390SH), 20.

19. Kareem Safri, "Mabani E Hasti Shanakhti Tamdun Noin Islami Dar Andisheh Maqam Moazzam Rahbari", Journal of Humanities and Islamic Strategic Studies, Vol. 6, Shumara: 70, (nd.): 137-167.

20. https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=23810

Mehdi Abu Talibi, "Nashq Uloom E Insani Islami Dar tamadon E Nawin Islami Az Nagah E Maqam Muzam Rehberi", Vol. 2, (Tehran, Antasharat Tuwsai Aftab, 1398 SH), 158.

21. Muhammad Hussain Ali Jan Zaday, *Tamadan Islami*, (Qom, Dafter Antesharat E Marif, 1402SH), 17.

22. Ibid, 104.

الضاً، 104\_

- 23. <a href="https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=21246">https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=21246</a>
- 24. Syed Mehdi Mosavi, *Algo Haye Kolan Tolid Aloom Ensani Islami dar Baster Inqalaab Islami*, (Tehran, Aftab Towsia, 1394SH), 34.

25. Muhammad Taqi Misbah Yazdi, *Amozesh E Falsafa*, Vol. 1, (Tehran, Sazman Tablighat E Islami, 1401 SH), 30.

26. Hamid Parsania, *Jahnehan Hai Ejtemaei*, (Qom, Kitab E Farda, 1392SH), 30.

27. Abu Nasr Muhammad, Alfarabi, *Ihsa' al Ulum*, Persian Trajmah: Hussain Khdujm, (Tehran, Intesharat Ilmi wa Farhangi, 1389SH), 106.

ابو نصر محمد، الفارا بي *الحصاء العلوم*، فارسى ترجمه : حسين خديوجم ، (تهران، انتشارات علمي وفر هنگى ، 1389)، 106-28. Ibid, 109-110.

الصّاً، 109-110\_

29. Syed Mehdi Mosavi, Algo Haye Kolan Tolid Aloom Ensani Islami dar Baster Inqalaab Islami, 35-36.

سید مهدی موسوی بالگوهای کلان تولید علوم انسانی اسلامی در بستر انقلاب اسلامی ، 35-36-

30. Muhammad Taqi Misbah Yazdi, Amozesh E Falsafa, 145.

محمد تقی مصباح بزدی آموزش فلسفه ، 145-

- 31. Group of writters, foundations of Islamic Human Sciences from the viewpoint of Ayatullah Misbah Yazdi, (Musasa Amozesh Wa Parwarish Imam Khomeni, 1397 S.H), 17.
- 32 Muhammad Taqi Misbah Yazdi, Amozesh E Falsafa, 63.

محمد تقی مصباح بزدی *آموزش فلسفه* ، 63-

- 33. William, James, *Principles Of Psychology*, Vol. 1, (New York: Henry Holt and Company, 1918), 183.
- 34. Muhammad Raza, Khaki, *Tehlil Havit Elam Dini wa Elam Madran*, (Qom,Kitab E Farda 1391 SH), 315-316.

محد رضا، خاکی شخلی*ل صوبت علم و غی وعلم مدرن* ، ( قم ، کتاب فردا ، 1391 ش) ، 315-316-

35. Ahmad Hussain Sharifi, Mabani Uloom E Insani Islami, 212.

احمد حسين نثر يفي *، مباني علوم انساني اسلامي ،* 212-

36. Muhammad Taqi Misbah Yazdi, Amozesh E Falsafa, 255.

محمر تقی مصباح یز دی *، آموزش فلسفی*ه ، 255 ـ

37. Ali Raza, Ali Alhami, "Bayasti Hae Thaqeeq Uloom Insani mutanasib Ba Tamadon Nawin Islami", (Nasarya E Ilmi Tarikh Farhang Wa Tamadon Islami), Vol. 7, Shumara: 42, (1400 AH); 45.

علی رضاشیر زاد و علی الهای ، " بایسته های تحقق علوم انسانی متناسب با تهدن نوین اسلامی " ، نشریه علمی تاریخ فرهنگ و تهدن اسلامی ، جلد 7 ، شاره 42 ، (1400 ش) ، 45 -

38. Khaki, Tehlil Havit Elam Dini wa Elam Madran, 317.

خاكى *تحليل هويت علم ويني وعلم مدرن* ، 317-

39. Ali Raza, Ali Alhami, "Bayasti Hae Thaqeeq Uloom Insani mutanasib Ba Tamadon Nawin Islami", 42 – 46.

علی رضا شیر زاد و علی الهای ، " بایسته های تحقق علوم انسانی متناسب با تدن نوین اسلامی" ، نشریه علمی تاریخ فرهنگ و تدن اسلامی، 42 - 46۔

- 40. Muhammad Nabi Zaday, "Mabani Falsafi Wa Jawy Gha Uloom E Insani Dar Tamadon Nawin Islami", Andisha Tamadoni Islam, 1 Year Shumara. 2, (1395 SH): 14.
  - محمد نبي زاده ، " مباني فلسفي و جايگاه علوم انساني در تهرن نوين اسلامي " ، انديشه تهدني اسلام ، سال اول ، شاره 2 ، (1395 ش)، 14-
- 41. Ruhollah, Khomeini, Sharah Chal Hadiths, (Tehran, Tanzeem Wa Nashr E Asar E Imam Khomeini, 1376 SH), 386.

42. Muhammad bin Ya'qub, al-Kulayni, *Al-kafi Kitab al-Aqal O Jahal*, Vol. 1, (Tehran, Dar Ul Kitab Al Islamia, 1363 SH), Hadith # 3, 11.

43. Abn E Shaba Hassan bin Ali Harani, *Tahf al Aqol an al- E Rasool* (PBUH), Vol. 1, (Qom, Jamia Mudarrasen, Dafter Antesharat E Islami, 1363 SH), 15.

- 44 https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=7435
- 45. https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=6917
- 46. Ahmad Hussain Sharifi, *Mabani Uloom E Insani Islami*, (Tehran, Antasharat Tuwsai Aftab, 1394 SH),53 54.

- 47. https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=17466
- 48. https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=10357
- 49. Muhammad Hussain Ali Jan Zaday, Tamadan Islami, 74-75.

- 50. <a href="https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=30199">https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=30199</a>
- 51. Mehdi Abu Talibi, "Nashq Uloom E Insani Islami Dar tamadon E Nawin Islami Az Nagah E Maqam Muzam Rehberi", 174.

52. Nabi Zaday, Andisha Tamadoni Islam, 109.

نبى زاده، اندىشە تىرنى اسلام، 109-